## INTERPRETACIÓN DE DOS CULTURAS EN UN RELATO ALJAMIADO MORISCO

En los orígenes de los "exempla" medievales es posible encontrar tanto fuentes judeocristianas como musulmanas, y resulta innecesario demostrar el papel fecundo de esta aportación. Hemos escogido un relato aljamiado morisco que aparentemente no tiene otro punto de partida que el Corán—citado en árabe y traducido— y los Hechos de los Apóstoles, puesto que se trata de la conversión de Pablo, pero tratada de una manera que no parece tener precedentes. Procuraremos demostrar, que si bien es musulmán en cuanto al sistema de valores que preconiza<sup>1</sup>, el relato está lleno de elementos del fondo medieval hispánico común, lo que hacía posible cierto intento de diálogo entre moriscos y cristianos.

Destacaremos en el texto aljamiado algunos elementos culturales importantes: el rey, el ermitaño, el pueblo que vive en cavernas o cabañas y los diferentes gestos ligados a la visión de fenómenos sobrenaturales.

Trataremos de indicar hasta dónde llegan los parecidos y en dónde hay diferencias dentro de la enseñanza general que se encuentra en los relatos ejemplares, tanto árabes y moriscos como cristianos, que utilizan esos mismos elementos. Veremos que, aun cuando las doctrinas difieren, el sentido que transmiten es exactamente el mismo: sirven para rodear ciertas instancias del relato con un halo positivo o negativo para todos. Desempeñan así una función narrativa importante en el texto morisco y, sobre todo, están destinados a orientar las simpatías de los lectores. Presentaremos más adelante un cuadro de los valores que se encuentran en oposición².

<sup>1</sup>Esta actitud no es nueva, pues se remonta a la doctrina según la cual todos los profetas recibieron la misma revelación. Véanse, por ejemplo, R. BASSET, Mille et un contes, récits et légendes arabes, París, 1924-1927, t. 3, núm. 115 en donde Jesús hace profesión de fe islámica; y F. GUILLÉN ROBLES, Leyendas moriscas sacadas de varios manuscritos, Madrid, 1886, t. 1, en donde se hallan textos relacionados con Job, Salomón, Moisés.

<sup>2</sup>Los principios de semiología que utilizo provienen de A. J. GREIMAS, *Du sense*, París. 1970, y del GROUPES d'ENTREVERNES, *Analyse sémiotique des textes*, Lyon, 1978. He creído encontrar en ellos un posible sistema de comparación de textos, más refinado que el de U. PROPP, *Morphologie du conte*, Paris, 1970. No daré detalles de los diferentes análisis, sino solamente los resultados que, en mi opinión, interesan al relato del que me ocupo.

Para mayor comodidad, presentamos un breve resumen del texto al que daremos el título de "Pablo y los creyentes".

Jesús, hijo de María, forma sesenta discípulos, quienes, a su vez, convencen a alrededor de setecientos hombres a que los sigan, y después Jesús es transportado al cielo, según el Corán. Pablo, en ese entonces rey de los judíos, los extermina. Los que han podido escapar huyen a los confines de la "Tierra Santa". Pablo aún les teme, pues sabe que sus enseñanazas serán adoptadas por todos ("bi<sup>y</sup>én aína k<sup>c</sup>reyerán las jemes" fol. 37r). Entonces se viste como ellos y se incorpora a su seno. Se hace aceptar su conversión: Jesús le quitó temporalmente la vista y los otros sentidos para hacerle comprender que debía unirse a sus antiguas víctimas y adoptar su fe. Los discípulos aceptan que se quede y enseñe. Por petición suya le hacen con ceniza un lugar para dormir, y en un principio todo transcurre sin problemas. Un día no sale a impartir sus enseñanzas habituales y todos temen que haya tenido una visión desfavorable. Finalmente les abre y responde a sus preguntas: "No-vi kosa nenguna mala mas yo ob un akuwerdo, i dezirvos lo e, i se veredes ke será buweno, tomadlo; sino, tornadme d-ello" (fol. 38v). Al final de la discusión cambian su orientación durante la plegaria. Se mantiene encerrado por segunda vez, y a la pregunta "¿as visto...?" responde: "No, Mas e visto un akuwerdo" (fol. 39r). Esta vez comen alimentos prohibidos. Se encierra por tercera vez y dice: "Lo ke yo e visto..." (fol. 39v). Se trata de creer que Jesús es Dios. Ya<sup>c</sup>qub y Nastur aceptan, así como Malqun, quien incluso agrega a esto que Dios es una Trinidad. Unicamente el Creyente (el Mumin) rehúsa y huye con los suyos ("sus amigos i pariyentes" fol. 40v). Pablo y los adeptos de la nueva fe los persiguen para matarlos; los fugitivos se refugian entre lo judíos, quienes en un principio los capturan y después los dejan vivir a su manera en cavernas y ermitas cercanas a las montañas ("Las ku "evas i las ermitas semejante a las montañas", fol. 41r) se cita la azora núm. 57 del Corán (fin del versículo 27) para infamar a aquellos que agregan a su religión preceptos que Dios no desea, aclarando que lo que hicieron el Creyente y los suyos (la vida de ermitaños), aunque no lo pidió Dios directamente, merece una recompensa, porque ellos poseen "g raci a i misalikordi a i-umillança" (fol. 41v). A partir de que Mahoma se les manifiesta, se vuelven musulmanes.

De más está decir que el ermitaño, tanto para cristianos como para musulmanes, es un sujeto ejemplar, con la sola excepción de un caso, el de la "tentación del ermitaño". Desde el lado cristiano se salva *in extremis*. Si los relatos árabes y moriscos lo precipitan en el infierno, es porque está en juego otro tema: se trata de ilustrar un pasaje del Corán donde se dice que el diablo traiciona al hombre, y

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>B.N.M., ms. 4944, fols. 36v -42r.

<sup>4</sup> R. BASSET, op. cit., t. 2, p. 181.

de ahí aprovechar para insistir en que hasta el demonio está sometido a Dios<sup>5</sup>. Bajo la apariencia de una joven, el diablo tienta y compromete a un ermitaño, y luego le dice que si lo adora, lo liberará de esa falta. El ermitaño obedece, pero el diablo lo abandona, y los padres de la joven matan al ermitaño cuando se encuentra en doble estado de pecado. La treta del diablo parece aún más temible puesto que ha vencido a quien de ordinario se le resiste. Es una manera de decir que es necesario acudir a Dios y no contar con las propias fuerzas, problema que volveremos a encontrar más adelante. Lo anterior no menoscaba la reputación de santidad del ermitaño

Entre los relatos ejemplares existen algunos en donde se encuentran reunidos varios de los elementos que estamos buscando; ellos nos permitirán estudiar algunas oposiciones instructivas. La Edad Media colocó con frecuencia frente a frente el extremo poder y la extrema indigencia. Trataremos de ver lo que encubre a través de los siguientes temas: el rey (o el príncipe) que se hace ermitaño, y también el rey que encuentra a un filósofo, lo que no nos apartará de nuestro propósito, puesto que sirve de introducción a un tercer tema, el del rey que encuentra a un pueblo de filósofos (o a un pueblo virtuoso).

Los textos musulmanes son los que más hincapié hacen en las razones que llevan a un rey o a un príncipe a dejarlo todo y convertirse en un hombre santo que reza, hace penitencia y se dedica a los trabajos manuales más rudos. Varios relatos de este tipo ilustran el primer capítulo de la célebre Lámpara de los principes, escrita -aparente paradoja - para preparar al príncipe a subir al trono. Señalemos como el más ejemplar de los textos la versión morisca de la vida de Salomón: ésta nos hace llegar al fondo del problema al mostrarnos en la actitud de Salomón un paralelo absoluto con la de Job, arquetipo del despojado tanto entre cristianos como entre musulmanes<sup>7</sup>. Salomón pierde su poder extraordinario, don de Dios, sin haber cometido falta alguna; no impugna el fundamento de lo que le acontece y se retira a hacer penitencia; se convierte en el más pobre de los pobres, reza, ayuna y trabaja. Como Job, jamás pide que se le restituya su estado anterior, sino tan sólo pide el perdón de Dios.

Si examinamos el problema narrativo que esto plantea, vemos que es el del "destinador", el que "hace actuar". En apariencia, este

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. GONZÁLEZ PALENCIA, Historias y leyendas. Estudios literarios, Madrid, 1942, pp. 79 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> AL TORTUXI, Lámpara de los príncipes, trad., de M. Alarcón. Madrid, 1930, t. 1, p. 26, historia de Imrulcáis; p. 68 que trata de la hija de un rey; pp. 22 ss., Ibrahim renuncia a ochenta tronos para convertirse en pastor: F. Guillén Robles, op, cit., t. 1, pp. 281-311; en R. Basset, op. cit., t. 3, pp. 153-157, la historia de Salomón,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> F. GUILLÉN ROBLES, op. cit., t. 1, pp. 225 ss.

papel corresponde al rey -ya que él decide partir por sí sóloprograma del que, al mismo tiempo, es ejecutante, ¿Qué hay de eso en realidad? ¿Cuáles son los criterios que lo hicieron decidirse, quién juzga el valor que entrañan? Sobre esto, se remite a Dios. En el plano narrativo ello significa que el Destinador que impone en el relato cierto sistema de valores no siempre es al mismo tiempo, según Greimas, el "destinador epistémico", el que sabe si en verdad son los valores buenos, y por qué. Dios posee siempre ese papel último, y Salomón unicamente decide y actúa para conformarse al programa de Dios, sin saber si podrá lograrlo algún día. A continuación, después de que se le devuelven sus riquezas y poder, Dios no hace más que proporcionar una información, revelar que Salomón ha alcanzado efectivamente los verdaderos valores (hacerlo ir al Paraíso hubiera tenido el mismo efecto). Poco importa que un príncipe deje o no el trono, siempre que reconozca que sólo Dios conoce los verdaderos valores, dicho de otro modo, que ostente la sumisión perfecta. Así, en otro texto, el consejero de Imrulcáis le da a escoger: "o mantenerte en cuanto hagas dentro de la obediencia al Señor, o vestirte un cilicio y retirarte a un monte para consagrarte allí al servicio de Dios''8. El problema narrativo se plantea en los mismos términos en los relatos cristianos, salvo un matiz, que trataremos de apreciar.

El relato de Barlaam y Josafat, que probablemente proviene de la India, es el que más se conforma a lo que acabamos de ver; en otros se antepone la suerte de los súbditos de rey y se dice que éste debe encontrar un sucesor justo9. Al parecer, el caso es tan común en el universo mental de la época, que ya no se le menciona sino en cuanto referencia, como sucede en el Conde Lucanor, por ejemplo, donde el rey finge hacerse ermitaño para saber si su consejero es desinteresado o no<sup>10</sup>. Acabamos de ver que el rey debe, ante todo, preocuparse por sus súbditos y principalmente por los pobres. Aunque el Islam predica también la limosna, es aquí donde se expresa la originalidad de los textos cristianos. Tenemos el "exemplum" en el que un rey se prosterna delante de los más miserables, a quienes llama, para justificar su gesto, "pregoneros de mi señor Dios''11, en un gesto que recuerda el beso de San Francisco de Asís al leproso, y que es una clara alusión al dogma de la Encarnación. En el plano narrativo, los pobres son portadores de la palabra del "Destinador", único juez de los valores, en tanto que en ios relatos musulmanes Dios se hace oír por sí mismo.

<sup>8</sup> AL TORTUXI, op. cit., t. l, p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Castigos e documentos del Rey don Sancho, BAE, t. 51, p. 64, donde un joven príncipe renuncia al trono, pero por seis méritos consigue otro; Libro de los exemplos, por A.B.C., por Sánchez de Vercial, ed. crítica de J. E. Keller, Madrid, 1961, núm. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> DON JUAN MANUEL, El conde Lucanor, Ex. núm. 1; Libro de los exenplos, núm. 75 (4), y núm. (215).

<sup>11</sup> Ibid., núm. 192 (121).

Junto a este primer tema está el de la soberanía humana puesta en jaque por la muerte: el hombre comprende entonces que su poder no es el valor supremo. La idea de Dios no aparece obligatoriamente, pero la dimensión moral del problema está en primer plano. Citemos "Jesús y la calavera", donde la calavera abandonada revela que era la de un rey<sup>12</sup>; la oración fúnebre de Alejandro<sup>13</sup>, y sobre todo el encuentro con el filósofo<sup>14</sup>. La Disciplina clericalis presenta el texto más sobrecogedor. El filósofo piojoso dice brutalmente a los sirvientes del rey: "Vuestro señor no es el mío, sino más bien mi criado", queriendo decir con esto que el rey es esclavo de sus voluntades en tanto que el filósofo domina la suya. Desde el punto de vista narrativo las palabras del filósofo no son absolutamente exactas: es cierto que acumula los dos papeles del "Destinador" del que hemos hablado, pero solamente con relación a sí mismo; con relación a los otros, y en consecuencia al rey, únicamente revela los valores verdaderos. Más aún, puesto que se "hace actuar" a sí mismo, no hace sino evitar la ambición, y entonces el alcance de su acción se nos muestra como negativo.

El problema es prácticamente el mismo en el caso del pueblo de ascetas con que se encuentra Alejandro: éstos viven "en las cuevas de las montañas" y desprecian las vanidades del mundo, sin buscar dominarse entre sí<sup>15</sup>. Otros, cristianizados en el *Libro de los Exen-plos*<sup>16</sup>, pobres al extremo pero siempre habitados por la dicha, son sorprendidos un día por un rey "en una morada de cueva"; su felicidad, señala el texto, proviene de lo que ellos conocen como "el reyno que dura sienpre"<sup>17</sup>; ellos conocen los verdaderos valores.

Para el relato que nos ocupa resulta importante hablar también de las visiones. Limitémonos a las que tienen como beneficiario a un santo o a un ermitaño: a menudo tienen por efecto justificar la calificación de Dios como revelador de los valores verdaderos, de donde se explica que encontremos en el paraíso a personajes inesperados<sup>18</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> R. BASSET, *op. cit.*, t. 3 núm. 110, que se encuentra también en G. GUILLÉN ROBLES, *op. cit.*, t. 1, pp. 129-170.

<sup>13</sup> Libro de los exenplos, ed. cit., núm. 294 (225).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ibid., núm. 259 (190), y especialmente núm. 427 (381). Disciplina clericalis, ed. y trad. de A. González Palencia, Madrid-Granada. 1948, núm. 27; cito por la traducción.

<sup>15</sup> El tema de Alejandro y los Brahamanes proviene del Pseudo Calístenes, como dice A. D. KRAPPS en su artículo "Les sources du Libro de los exenplos", BHi, 39 (1937), pp. 5 ss. Véanse también C. GARCÍA GUAL, Seudo Callisthenes, traducción de vida y hazañas de Alejandro de Macedonia, Madrid, pp. 177-189; R. BASSET, op. cit., t, 3, núm. 90; para la narración española, Espéculo de los legos, texto inédito del siglo xv, ed. de J. M. Mohedano Hernández, Madrid, 1951, núm. 385, y especialmente Libro de los exenplos, ed. cit., núm. 6, en el que los Brahamanes llegan a ser habitantes de Bragamanos, y su jefe desea que su nombre se cristianice en el Didimo.

<sup>16</sup> R BASSET, op. cit., t. 3, núm. 329, y Libro de los exenplos, ed. cit., núm. 350 (288).

<sup>17</sup> lbid., p. 270.

<sup>18</sup> R. BASSET, op cit., t. 3, núm. 60, y F. GUILLÉN DE ROBLES, op. cit., t. 1, pp. 316-322;

Próximo a los secretos de Dios, ejemplar, el ermitaño es el personaje que uno encuentra para dar con el camino del cielo. Bástenos con mencionar el famoso ejemplo del rey Rodrigo y de la penitencia que le fue impuesta. Los esfuerzos del ermitaño y de su penitente, que ayunan y rezan de común acuerdo, tienen el mismo alcance narrativo que los de Salomón. Citemos al monje que acudió a arrepentirse ante un ermitaño: "mandóle que se enterrasse en una cueva e ayunasse tres semanas e rrogó por el deziendo. . ." Cada semana el ermitaño viene a preguntarle qué es lo que "ha visto" e interpreta la visión.

En consecuencia, vemos que la "revelación de valores verdaderos" da a entender uno o varios de los siguientes elementos: ermitaño, con frecuencia soledad en una caverna, ayuno, penitencia, visiones obtenidas a menudo en tres ocasiones, así como un pueblo de ascetas. Todos estos elementos, y con esta misma significación, se encuentran acumulados en el relato morisco. Podemos decir entonces que su problema esencial es el de la "verificación": ¿quién, detenta los verdaderos valores y cuáles son éstos?

Veamos de qué manera el relato morisco proporciona una respuesta a sus lectores cristianos y musulmanes.

Todos saben desde un principio que Pablo el judío se sitúa del lado "malo"; está dominado por su ambición, pues es un rey destructor; para engañar emplea el tema del rey que se hace ermitaño. No dice que lo sea, pero reúne todos los elementos necesarios para hacerlo creer, con una prudencia calculada en su primera salida, y con más audacia después. Falso revelador de valores, es, también "antidestinador" en un nivel pragmático, porque hace que los creyentes actúen en el sentido opuesto al que buscaban. Después de esta parte negativa, el texto nos muestra al "destinador" que lleva valores auténticos: el Corán, presente al final del texto, que califica de buena la actitud del Creyente y de los suyos.

La vida ejemplar de estos personajes piadosos, que viven retirados en cavernas, es lo que supuestamente convence a los cristianos. ¡Ellos son los verdaderos ermitaños! Es un llamado a la conversión de los cristianos, diciéndoles que Pablo es el único culpable, y que pueden vanagloriarse de sus orígenes ya que formaban parte, antes de su intervención, de ese misterioso pueblo virtuoso llamado a ser musulmán. Las alusiones a la comunidad nestoriana, jacobita y melquita nos llevan a un pasado preislámico donde todo era todavía posible.

Pero lo que prevalece es el elemento destinado a los musulmanes, que está en juego en todo el texto. Se emite un juicio muy claro

Libro de lo exemplos, núm. 122 (51), y Conde Lucanor, núm. 3. Un ángel revela a los ermitaños con quiénes estarán en el Paraíso, y los muestra de esa manera en dónde se encuentran los verdaderos valores.

<sup>19</sup> Libro de exenplos, núm. 23 y 106 (35).

sobre el "iŷmāc", consenso de la comunidad relativo a un punto de doctrina, cuestión muy controvertida desde época muy temprana. Este texto advierte a los musulmanes que es necesario rechazar esa práctica y no tolerar ningún cambio. Pablo propone simplemente examinar el tenor de su proposición, y vemos que el solo hecho de pensar que el cambio podría llegar a ser bueno conduce a los Creyentes a su perdición<sup>20</sup>.

Es obvio que este relato, aunque ofrece muchos puntos de contacto con la cultura cristiana, lo hace en un nivel tan mítico, que sería inadecuado para alcanzar su propósito conocido, que es el de refutar las palabras de los cristianos, y, por ende, de convencerlos.

Es el testigo de una situación conflictiva, en el que una comunidad resiste la asimilación, y afirma que es ella la que está calificada por Dios para ser la asimiladora. La fe religiosa ha sido para ella, por lo tanto, un factor de cohesión, de conciencia de su identidad y hasta fuente de actividad creadora en el terreno del relato ejemplar. En efecto, es la creencia en la inmutabilidad de la revelación lo que conduce a los moriscos a reivindicar no sólo a los santos personajes de la Biblia y los primeros cristianos, sino también a sus contemporáneos, quienes, según el texto, estaban llamados a ser musulmanes; de esta manera afirman su vitalidad y su fe en el porvenir.

**DENISE CARDAILLAC** 

Université Paul Valéry, Montpellier.

TRANSLITERACIÓN DE UN FRAGMENTO DE "PABLO Y LOS CREYENTES" B. N. M., MS. 4944, FOLS. 36v-42r

Dize en-el-çinkeno libro de la-estoriya ke fizo Çayfu bnu 'Umar annabi (Allah cubhânahu lo-perdone), ke dixo Ibn 'Abbaç (apáguese Allah d-él) pirimo del-Annabi, ke 'lça ibnu Maryam estuvo en-latiyerra santa ent're los Judiyos tanto komo el-Kriyador kiso, pedrikándoles i kastigándolos, d-akí ya ke Allah (cubhânahu) lo aleó a los çiyelos. I ya él ubiyeron seguido sakerrera d-akíya unos seteçiyentos onberes, i y staba en garan porfidya kon los Judíyos, kastigando i ped rikando kada diya. Así ke se levantó Pablos el Judíyo, i yera rey allí en akella ora, i pelegó garan weste, i peleyó kon akellos kereyentes/i desbaratólos, i sakólos de toda la-tiyerra santa, d-akí a los puwertos. I no-los pudo matar a todos, así ke dixo: "Kompañíya:

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Las peripecias de la narración muestran un cambio en la situación, ya que el Creyente y los suyos rechazan la influencia de Pablo y huyen para encontrar la paz en las cavernas. La elección doctrinal sigue el mismo "trayecto": se admite en un principio cierto derecho a la evolución, que después es definitivamente rechazado, según el esquema de p. 183

akello ke an dicho i dizen del-fecho de Almaçih es kosa ke bi'en aína k reverán las jentes, i tornarán kon-ellos. I k recerán sobre nosotros, sakarnos an d-esta ti<sup>y</sup>erra. Mas yo vos daré un konsejo, si me fez jura ke me seguiredes en ku al ki'ere kosa, seya bi'en o mal". I dixí'eronle: "Palázenos". Así ke él dexó su-reismo, i fuwese para ellos, i vesti óse tales ropas komo ellos. I kwando pelegó a los puwertos do estaban los k reventes, tomáronlo / i dixi reventes, tomáronlo / i dixi reventes. "Bendicho seva el-Kri ador." ke te aduxo a nuwestaras manos". I díxoles: "Vengan vuwestoros mayores, ke yo-vos ki<sup>y</sup>ero dezir por ké vín akí, ke no serí<sup>y</sup>a tan neçí<sup>y</sup>o ni-tan-loko ke abí a venir a entarar en vuwestoro poder sin alguna razón". Así k-ellos kerevéronselo, i vinigeron sus mayores, i dixigéronle: "¿Ké dezíes?" I dixles: "Yo, ke depu es ke yo torné de çaga de vosotros, yo enkonteré a elça Almaçih, i tiróme la-vista, i yel seso, i yel entendimi, ento, i-yel oir. Así ke vo no oía, ni veía, ni emendi, a. I depuwés, tornéme, i dexóme sano así komo era de pirimero. I vo porometí a Divos ke / yo seriva kon-vosotros, i ke kereveríva en vuwesta. ra k<sup>i</sup>riyençi<sup>3</sup>a. Yo so venido akí por estar kon vosotros, i por most<sup>2</sup>rar la ley a sus derechos". Así k-ellos kereyéronselo. I mandóles ke-l fizi esen una kasa i ke le pusi esen seniza sobre ke dormise, ke allí servirí a ad Allah, i vavezarlos ía I-attawrati. I fizi eron lo-ke les mandó, i-yavezábalos kada díya. I depuwés, cerró la-puwerta i nosalli<sup>1</sup>ó a ellos, i<sup>1</sup>ubi<sup>1</sup>eron g<sup>2</sup>ran recelo ke no ubi<sup>1</sup>ese visto kosa mala, i-yabiriyó la-puwerta a kabo de un díya. I demandáronle ke por ké o por kuwal razón se cerro la puwerta, o se abíya visto kosa mala. / I dixo: "No-vi kosa nenguna mala, mas yo ob un akuwerdo, i dezirvos lo e, i se veredes ke sera bu<sup>w</sup>eno, tomaldo; sino, tornadme d-ello". I díxoles: "¿Abedes visto kosa nenguna movida, sino de parte del-Kiriyador, ni sabe otro kabo, sino allí donde le mandaron?" I dixi veron: "No". Dixo: "Puwes yo e visto k-ell-alba, i-yel sol, i la lûna, i las palanetas, i los signos, ke vi<sup>y</sup>enen del solano adelant. I no-vi<sup>y</sup>enen de akella part sino pork-es más razón k-enta-da akella part se debe fazer la oraciyón". I dixi<sup>y</sup>éronle: "Dizes verdat". I fizoles volver l-alqibla ke soli<sup>y</sup>an / seguir. Depuwés, cerró su puwerta, i-ubiyeron mayor miyedo ke no en la-pirimera. I fuweron todos derredor de la puwerta. I-yabiríyóla, i dixiyéronle: "As visto alguno?" Dixo: "No. Mas e visto un akuwerdo". I dixi<sup>y</sup> éronle: "Dezid: veremos". I díxoles: "¿No dezides ke si ell-onbere envíga un peresente a otro onbere i jelo torna, ke le sabrá malo?" I dixi<sup>9</sup>éronle: "Dizes verdat". Dixo: "Pu<sup>8</sup>es más onra debe onbere katar al-kiriyador ke lo-kiriyó, i no-tornarle lo-ke a dado all-onbere, ke sabedes muy biyen ke Diyos a dado todos los biyenes de la-ti<sup>v</sup>erra i de los çi<sup>v</sup>elos por onrarvos, i komedes una kosa i bebedes otra. / I yo digo ke todas se deben komer, i todas son halâles", Dixi<sup>y</sup>eron todos ke dezí<sup>y</sup>a g<sup>a</sup>ran verdad, i komi<sup>y</sup>eron todas las-kosas k-eran vedadas. I depuwés, pasados teres divas, cerró la pu-werta. I-y ubiy eron miy edo más ke las vezes pirimeras. I kuw ando salli''ó, dixi'eronle si avi''a visto algo. I dixo: "Lo ke yo e visto, no-lopu" edo dezir agora, d-akí a ke salgan todos, saibo ku atro: el primero Ya<sup>c</sup> qûb, i Nas<sup>t</sup>ur, i Malgûn, i-<sup>y</sup> el Mûmin''. Así ke sa-Îliyeron todos, sino akellos kuwatoro. I díxoles: "Puwes vosotros sabedes mas, i sodes sabidores i mayores, kabdillos, ¿abedes supido ni visto / ni oído ke onbere karnal fese del-lodo fegura i viya?" I dixi<sup>y</sup> eron: "No". I dixo: "¿Supi<sup>y</sup> este ke onb<sup>e</sup> re karnal sanaba malawttos ni konte techos, ni recucitaba muwertos?" Dixiyeron: "No". I díxoles muchas kosas d-aki<sup>y</sup>a ke les dixo: "Yo digo k-este onbere 'Îçâ k-es Allah. I se di'o a pareçer a nosotros, i despuwés s-enkubi ri<sup>y</sup> ó". I díxoles muchas vanidades. I-<sup>y</sup> el pi rimero ke k<sup>e</sup>reyó en-lo- ke Pawlos dixo era Ya<sup>e</sup>gûb i Nas<sup>t</sup>ur, i ke dix k-era fijo de Diyos por viya de garaçiya. I Malqûn dixo k-eran teres segûn dizen agora estos goímes. I díxole el kyreyente: / "Mentíç! Maldichos de Allah, no oyentes lo-ke vos dixo Allah i kastigó 'Îçă! Ya-lo olvidastes, i pora Allah k-este maldicho no-vino akí sino por desfervos de la ley i de la vuwestara kereyençiya. I-yante fuwemos nosotros konpañeros d-Almaçih, ke no este Kâfir, i lo vi<sup>y</sup>emos i l-obedeci<sup>y</sup>emos". I dexólos el-kreyente, i fu<sup>w</sup>ese a sus amigos i pari<sup>y</sup>entes i díxoles: "Ermanos, ¿no sabedes ke Almaçih k-era onbere karnal, i-y era siy ervo i mesajero del- ki riy ador i-y asi vos lo-dixo?" I dixiyeron: "Verdad dezíes". Dixo: "Puwes sabed / k-este falso de Pawlos a engañado ad-akesta jente. I asi katad no-vos engañe a vos así komo los engañó". I tomó Pawlos i-yakellos ke lo-siguiyeron, i fuese para el Mûmin i los k-eran kon-él para matarlos. I fu<sup>w</sup>eron a la-tierra de Axxâm i-yenkativeronlos los Judiyos. I dixiyeronles todo el fecho, ke no an ido-s allí sino por salvarse, i ke no-keri<sup>y</sup>an parte d-este mundo sino "porke keremos morir en serviçi" o del kiri ador". I dixi<sup>y</sup>eron: "Dexadnos poblar la ku<sup>y</sup>ebas i las ermitas semejante a la montañas". Así ke dexaronlos. I despuwués, algunos de akellos / deskereyentes i-yañadiyeron muchas kosas desordenadas, la-kuwal kosa dixo el Algur'ân kalarament en una aecurata do dize:

"Warahbániyyatan ibtada cuha ma katabnaha calaihim illâ btighâda ridwâni llahi famâ racauha haqqa riclâyatihâ fa atainâ lladhina amanû ajruhum wa kathirun minhum façiqûna". ki rere dezir ke puso el Ki ri ador en los korazones de akellos ke siguieron a clça bnu Maryam garaçi la i misalikordi a i umillança, la kuwal se levantaron por sí i no les fuwe mandado, mas fizi éronlo pora aver garado del-Ki ri ador. I los ki ri entes dellos, darles-a su walardón (enti endese el Mumin i los k-eran kon-él). I muchos de los otros rebeldes, ke no abrán walardón komo eran deske reídos. I desde k-estos alkançoron a nuwesto ro annabi Muhammad (salla llahu calaihi waçallama) terenta onbe res, i ke reyeron su mesajeri a, i muri eron muçlimes.

Valores señalados por el relato como FALSOS Pablo es un falso portavoz; no obstante, su programa tiene éxito ante una parte del grupo.

Dominación de un hombre: INMANENCIA" (Pablo impone mediante la violencia o las artimañas sus *propias* decisiones)

"EVOLUCIÓN"
(El consenso de los creyentes autoriza:
Cambiar las prácticas
Divinidad de Jesús
Trinidad)

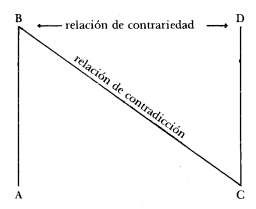
Valores señalados por el relato como VERDADEROS

El Corán es la voz verdadera; indica al final quién tiene razón.

Sumisión el Dios: "TRASCENDENCIA" (El creyente y los suyos dentro de las cavernas sirven a Dios como los ermitaños)

"INMUTABILIDAD"

Jesús, "hombre carnal" ante la transcendencia de Dios.



Pablo ha negado la "TRANSCENDENCIA" (no se somete nunca a Dios) Pablo ha negado la "INMUTABILIDAD" (propone la posibilidad de aceptar el "acuerdo" que ha tenido)

El Creyente y los suyos se niega a someterse a un hombre (Pablo) y huye. (Negación de la "INMANENCIA") Negación de la "EVOLUCIÓN" (El Creyente no admite la divinidad de Jesús, y eso le lleva a rechazar todos los "cambio" en conjunto)

Eso representa el "trayecto" recorrido mentalmente por el Creyente: en "A", no se diferencia de los demás; todos admiten la posibilidad de evolución por consenso de la comunidad propuesta por Pablo. En "B", se da cuenta que eso implicaba regirse por la voluntad del hombre y abandonar dogmas fundamentales para él. Entonces, en "C", rechaza las proposiciones de Pablo y tiene que huir. En "D", el Enunciador del relato se vale del Corán para enaltecer los valores positivos propugnados por el Creyente. El mismo Corán añade que adoptar la vida de ermitaños no constituye un "cambio" es decir un acto de desobediencia, porque la sumisión del Creyente a Dios es perfecta. (Las palabras escritas en mayúsculas y entre comillas representan semas).